
64

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

PSICOANÁLISIS Y 
OTROS DISCURSOS

Sección
ALEJANDRA KORECK - May you live in interesting times



65

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

Psicoanálisis 
y arte: praxis 
que anudan 

Marisa Viviana Ruiz

https://fchportaldigital.unsl.edu.ar/index.php/nudos

Docente e investigadora de Fapsi - UNSL

https://fchportaldigital.unsl.edu.ar/revistas/index.php/nudos
https://fchportaldigital.unsl.edu.ar/index.php/nudos


66

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

Introducción

 

Tanto en Freud como en Lacan, hay una mul-
tiplicidad de referencias al arte. Sin embargo, es 
posible afirmar que, no sin puntos de contacto, las 
articulaciones que ambos realizan entre arte y psi-
coanálisis, presentan también derivas diferentes. 
¿Qué función toma éste en la teoría psicoanalítica?

Wölfflin (1940) teórico y crítico de arte suizo, en-
tiende al arte como expresión, y a la historia del 
arte como historia de las almas. Afirma “estudia a 
los hombres y entenderás sus obras, estudia a los 
tiempos y entenderás los estilos”. Además, sostie-
ne que cada obra se anuda a las condiciones ma-
teriales que se le imponen y a la técnica de la que 
dispone. Dice: “una tierra en que abundan las can-
teras construirá de diferente manera que aquella 
llena de bosque y arcillas aptas para la fabricación 
de ladrillos”. A esto agrega que el artista también 
depende de otro, de los contratos, de sus exigen-
cias, aunque no siempre se supedite a ello (En Tiffe, 
s/f, p. 202).

Se pueden clasificar estilos y establecer periodiza-
ciones, pero el enfoque cultural de la historia del 
arte implica atender no sólo a la obra, en sus condi-
ciones objetivas de producción (los materiales, las 
técnicas, los contratos, las prácticas) sino también a 
los factores simbólicos que posibilitan su legitima-
ción y las formas de recepción. ¿Qué inscripciones 
de su tiempo se iluminan y se ocultan en los trazos 
de una obra de arte?

En relación con el concepto de sublimación, Lacan 
(1959-1960), también refiere a esto: 

No hay evaluación correcta posible de la sublima-
ción en el arte si no pensamos en que toda produc-
ción de arte, especialmente de las Bellas Artes, está 
históricamente fechada. No se pinta en la época de 
Picasso como se pintaba en la época de Velazquez, 
ya no se escribe una novela en 1930 como se escri-
bía en la época de Stemdhal (p. 135)

En el presente trabajo, se toma como punto de par-
tida el concepto de sublimación tal como Freud lo 
aborda y las consideraciones que a partir de éste 
realiza Lacan a la altura del Seminario 7, para luego 
ubicar alguna referencia al arte moderno y su po-
sible aporte a la teoría y la práctica psicoanalítica. 

Psicoanálisis y la 

creación artística

En El Moisés de Miguel Ángel, Freud (1914) antici-
pa: “no soy un conocedor de arte, sino un profa-
no… el contenido de una obra de arte me atrae con 
mayor intensidad que sus propiedades formales y 
técnicas, a pesar que el artista valore sobre todo 
estas últimas” (p. 217). En su modo de aproximarse 
a la obra de arte, más allá de los aspectos estéticos 
puestos de manifiesto como el color, la forma, la lí-
nea o la composición, descifrar su contenido, le era 
esencial para captar su sentido. 

De este modo, como el arqueólogo, Freud se apro-
xima a la obra de arte realizando un análisis por-
menorizado de los detalles de ésta y de su autor. A 
modo de ejemplo, en la obra citada ciertos rasgos 
de la escultura -como la postura sedente de Moi-
sés, la disposición de los dedos de sus manos, los 
pliegues de la barba y la posición en la que están 
sostenidas las tablas de la ley-, se convierten en in-
dicios que le permiten descifrar el mensaje que el 
artista plasmó en la piedra. 

Sección: Psicoanálisis y 
otros discursos



67

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

Ante ella, Freud se ubica como un investigador y es 
esta propuesta la que generó en algunos posfreu-
dianos, una especie de psicoanálisis del arte, dan-
do origen a enfoques que daban a entender que, a 
partir de una obra, ésta y su autor podían ser obje-
tos de interpretación. 

En el Homenaje a Marguerite Duras, Lacan (1965) 
se opone a esta postura y, afirma que: 

La única ventaja que un psicoanalista tiene derecho 
a sacar de su posición, aún cuando esta le fuera pues 
reconocida como tal, es la de recordar con Freud que 
en su materia, el artista siempre lo precede, y que 
no tiene por qué hacerse entonces el psicólogo allí 
donde el artista le abre el camino. (p. 211)

Si el artista abre el camino, implica que la posición 
del psicoanálisis sería la de dejarse enseñar por 
éste. Lacan ubica a Freud en esta dirección, por lo 
que podríamos afirmar que la apuesta freudiana 
fue más bien, la de tomar referencias del campo del 
arte para avanzar en la formalización de su teoría. 

En este sentido, en el Porvenir de una ilusión, Freud 
(1927) afirma:

Como sabemos de hace tiempo, el arte 
brinda satisfacciones sustitutivas para 
las renuncias culturales más antiguas, 
que siguen siendo las más hondamen-
te sentidas, y por eso nada hay más 
eficaz para reconciliarnos con los sacri-
ficios que aquellas imponen. Además, 
sus creaciones realizan los sentimientos 
de identificación de que tanto necesita 
todo círculo cultural; lo consiguen dando 
ocasión a vivenciar en común sensacio-
nes muy estimadas. Pero también sirven 
a la satisfacción narcisística cuando figu-
ran los logros de la cultura en cuestión y 
hacen presentes sus ideales de manera 
impresionante. (p. 13-14)

La satisfacción sustitutiva se ubica como posible des-
tino de la pulsión y, “a esta facultad de permutar la 
meta sexual originaria por otra, ya no sexual, pero 
psíquicamente emparentada con ella, se le llama la 
facultad para la sublimación” (Freud, 1908, p. 168). 

A diferencia con del instinto, el objeto de la pul-
sión es lo más variado, por lo tanto, ésta puede 
encontrar diferentes vías de satisfacción. Así, jun-
to al trastorno hacia lo contrario, la vuelta hacia la 
persona propia y la represión, Freud (1915) ubica 
a la sublimación como uno de los cuatro posibles 
destinos de la pulsión. De este modo y, en relación 
con esta última, la creación artística, es entendida 
como un camino de satisfacción pulsional diferente 
al síntoma. 

El artista, a diferencia del neurótico, afirma Freud 
(1916) “sabe anudar a esta figuración de su fantasía 
inconciente una ganancia de placer tan grande que 
en virtud de ella las represiones son doblegadas y 
canceladas, al menos temporariamente” (p. 343). Si 
bien la sublimación queda ubicada como una vía de 
satisfacción diferente a la represión y a su retorno 
sintomático, hacia el final de la cita, pareciera dar 
cuenta de la existencia de un resto, de modo que, 
no todo lo referente a la pulsión podría sublimarse.

En esta operación, Freud también resalta el valor 
del reconocimiento social, en tanto que puede de-
cirse que las pulsiones han sido sublimadas en la 
medida en que se las ha desviado hacia objetos 
socialmente valorados. Es decir, que de ellos otros 
extraen una satisfacción y de este modo, también 
el creador obtiene “agradecimiento y admiración” 
(Freud, 1916, p. 343). 

En este mismo sentido, en su texto El malestar en la 
cultura, sostiene que: 

la sublimación de las pulsiones es un 
rasgo particularmente destacado del 
desarrollo cultural; posibilita que las 
actividades psíquicas superiores –cien-

Sección: Psicoanálisis y 
otros discursos



68

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

tíficas, artísticas, ideológicas-, desem-
peñen un papel sustantivo en la vida 
cultural. Si uno cede a la primera im-
presión, está tentado a decir que la su-
blimación es, en general, un destino de 
pulsión forzosamente impuesto por la 
cultura. (Freud, 1930, pp. 95-96)

Sin embargo, es de destacar que, a pesar de ello, 
permanece un malestar irreductible, inherente a la 
cultura, dando cuenta, tal como lo planteáramos, 
de la existencia de un núcleo irreductible. En pala-
bras de Lacan (1959-1960), “no toda sublimación 
es posible (…) existe una exigencia libidinal de de-
terminada tasa de satisfacción directa” (p. 116).

Lacan retoma estas consideraciones freudianas y 
extrae de ellas nuevas consecuencias. En el Semi-
nario 7, La ética del psicoanálisis (1959-1960), afir-
ma que “el problema de la sublimación se plantea 
para nosotros en el campo de los Triebe”, y la pul-
sión, en su diferencia con el Instinkt, “no está lejos 
del ese campo de das Ding” (p. 114-115).

Tomando como punto de partida los planteamien-
tos freudianos en relación a la plasticidad de la eco-
nomía libidinal, dice: 

la sublimación se caracteriza por un 
cambio en los objetos o en la libido, 
que no se realiza por medio de un re-
torno de lo reprimido, que no se hace 
sintomáticamente, indirectamente, 
sino directamente, de una manera que 
se satisface directamente. La libido lle-
ga a encontrar su satisfacción en obje-
tos (…) socialmente valorados (Lacan, 
1959-1960, p. 119)

La sublimación se presenta de este modo, como 
una satisfacción sustitutiva, al tiempo que se re-
laciona con la estima social que un Otro otorga al 

objeto producido. Como en Freud, se trata de pro-
ductos que se inscriben en el campo de la cultura.

De este modo, en la sublimación, el objeto es in-
separable de las elaboraciones imaginarias y muy 
especialmente de las culturales, pero, además, en-
cuentra en ellas un modo de engañarse respecto de 
das Ding. Se trata, en el decir de Lacan, de espejis-
mos que, entre otros, los artistas, proveen a la so-
ciedad. De este modo, “en formas históricamente, 
socialmente, específicas, los elementos a, elemen-
tos imaginarios del fantasma, llegan a recubrir, a 
engañar al sujeto, en el punto mismo de das Ding” 
(Lacan, 1959-1960, p. 125), “ese interior excluido 
que para retomar los términos mismos del Entwurf, 
está de este modo excluido en el interior” (p. 128).

Lacan distingue en Freud el retorno de lo reprimido 
y la sublimación como modos posibles de satisfac-
ción pulsional. Así, mientras el síntoma es el retor-
no, vía sustitución significante, de lo que está en el 
extremo de la pulsión como meta, la sublimación, 
es representada como diferente de esa economía 
de sustitución en la que se satisface la pulsión en 
la medida que está reprimida. De este modo, afir-
ma “la pulsión puede encontrar su meta en algo 
diferente a su meta, sin que se trate allí de la sus-
titución significante que constituye la estructura 
sobredeterminada, la ambigüedad, la doble causa-
lidad de lo que se llama el compromiso sintomáti-
co” (Lacan, 1959-1960, p. 138), de este modo, la 
satisfacción de la pulsión “es paradójica” en tanto 
parece producirse en otro lugar de donde está su 
meta. Sin embargo, es esto precisamente lo que re-
vela la naturaleza propia de la pulsión, en la medida 
que se relaciona con das Ding, con la Cosa, en tanto 
diferente al objeto. 

La Cosa no es el objeto, está en el núcleo de la eco-
nomía libidinal y, la fórmula más general que Lacan 
da de la sublimación es que ésta “eleva un obje-
to (…) a la dignidad de la Cosa” (p. 140). De este 
modo, el objeto de la creación artística permite, no 

Sección: Psicoanálisis y 
otros discursos



69

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

evitar la Cosa como significante sino, representarla 
en tanto que ese objeto es creado.

Para dar cuenta de la función de vacío de la cosa, 
Lacan recurre como modelo a la creación artística 
del alfarero, ya que en la forma que caracteriza al 
vaso, es el vacío el que crea, es éste el que introdu-
ce la perspectiva de poder llenarlo. Es decir que, si 
el vaso puede estar lleno es en tanto que primero, 
en su esencia, está vacío. El alfarero “crea el vaso 
alrededor de ese vacío con su mano, lo crea igual 
que el creador mítico, ex nihilo, a partir del aguje-
ro” (p. 153). De este modo, en la creación artística, 
la materialidad del objeto viene a dar cuenta de ese 
vacío, de la Cosa en tanto no representable.

En toda forma de sublimación el vacío es determi-
nante. Lacan ubica tres modos posibles de organi-
zación alrededor de este vacío: la religión que con-
siste en evitarlo; el discurso de la ciencia que, con 
el ideal de saber absoluto, lo tapona y el arte que se 
caracteriza por cierto modo de organización alrede-
dor de ese vacío. 

Recalcati (2006), en referencia a esta estética del 
vacío, afirma que: 

el arte, como la experiencia del psicoa-
nálisis, no evita ni obtura, pero sí bordea 
el vacío central de la Cosa. La tesis del 
arte como organización del vacío coloca 
a la obra de arte en una relación decisiva 
con lo real de la cosa. (p. 12)

En el Seminario 11, Lacan (1964) dirá que “a diferen-
cia de la percepción, en un cuadro, en efecto, siem-
pre podemos notar una ausencia (…) por eso, el cua-
dro no actúa en el campo de la representación. Su fin 
y su efecto son otros” (p. 115). El efecto, podríamos 
pensar, no está dado en lo que se puede construir 
como mensaje de un cuadro, ni en tanto símbolo, 
sino en lo que en sí mismo porta de ausencia.

La obra de arte imita los objetos que representa, pero 

sólo para extraer un sentido nuevo, inaudito, irre-
presentable. De este modo, el objeto representado 
estaría, afirma Recalcati (2006), no tanto en relación 
con el objeto de la naturaleza, sino en relación al va-
cío de la cosa. “Manzanas, zapatos, caja de fósforos, 
la estética del vacío sustrae el objeto “renovado” del 
imperio mundano de la utilidad, para indicar a través 
del objeto, pero mucho más allá de cualquier lógica 
útil, el vacío central de la Cosa” (p. 17).

La colección de las cajas de fósforos de Jacques Pre-
vért, al que Lacan (1959-1960) refiere en el Semina-
rio 7, viene también a ilustrar lo dicho. Encastradas 
unas con otras en una sucesión que parecía infinita, 
las cajas vacías se presentan con un carácter com-
pletamente “gratuito, proliferante y excesivo, casi 
absurdo”, la colección “ilustra en suma la transfor-
mación de un objeto en una cosa, la elevación sú-
bita de la caja de fósforos a una dignidad que para 
nada tenía anteriormente” (p. 148) 

El arte moderno, se presenta para Wajcman (2001), 
como una forma de “inscribir la falta en el corazón 
absoluto de la obra: mostrar el vacío, la ausencia, 
mostrar el agujero” (p. 160). En su texto El objeto 
del siglo aborda dos obras: Cuadrado negro sobre 
fondo blando de Malevich y Rueda de bicicleta de 
Duchamp, para señalar que ambas, se distancian 
del valor representativo, no están para revelar un 
mensaje, más bien, muestran la Ausencia. 

Duchamp (1887-1968) toma objetos cotidianos 
manufacturados (una rueda de una bicicleta, una 
pala para nieve, un mingitorio), los retira de su con-
texto ordinario, los modifica de diferentes maneras 
y los recontextualiza. Se trata de los ready-made, 
de objetos “ya hechos”, separados de la serie in-
dustrial. Las marcas que quedan en ellos inscriptas 
(firma, fecha y algún otro agregado) contribuyen 
al vaciamiento de sentido, al tiempo que dejan la 
marca de un autor.

De este modo, al extraer el objeto industrial de su 
dominio práctico o utilitario, éste queda vaciado de 

Sección: Psicoanálisis y 
otros discursos



70

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

su valor de uso y de su sentido. Así, el vacío esencial 
que habita y sostiene todo objeto (pala de nieve sin 
nieve, fountain sin orina,,,), posibilita el surgimien-
to de otra cosa, de algo nuevo que sólo puede va-
lorarse en tanto efecto producido en el espectador 
(Wajcman, 2006).

La pintura de Malevich (1879-1935), Cuadrado ne-
gro sobre fondo blanco, ofrece “nada para ver”. No 
es un cuadro sin nada, sino un cuadro con nada. Se 
trata de un cuadro en el que se pinta la ausencia 
misma, la pintura da espesor a la ausencia. Wajc-
man (2001) propone ver el vacío del cuadro como 
la presencia de una ausencia: 

se trata de construir la positividad de una cosa que 
no hay. He aquí el punto de un encuentro y un anu-
damiento inesperados entre la rueda y el cuadrado, 
entre la obra de arte industrial y el cuadro de pin-
tura. He aquí como se fabrica un objeto verdadera-
mente nuevo. (p. 91) 

Malevitch no pinta nada, pinta la nada, la nada fi-
gura materialmente como objeto y éste sería una 
presentificación de la ausencia. Wajcman (2001) 
propone ver el cuadro como un marco blanco al-
rededor de un cuadrado negro, de este modo, el 
cuadro reproduce la edificación elemental de una 
ventana. El marco no es exterior al cuadro mismo 
y este marco interior instituye el cuadro como ven-
tana, es decir, como un agujero que acribilla toda 
posibilidad de otorgar sentido, pura extrañeza, la 
Ausencia como Presencia Real. “Entonces, la pintu-
ra moderna inspirada por Malevitch no estaría para 
dar a ver lo nuevo sino, sería un arte para hacer ver 
de manera nueva” (Cristiani, 2017-2018, p. 18). Al 
igual que ésta, podríamos afirmar, el analista aloja 
un vacío que funciona como causa. 

En La Tercera (1980), Lacan afirma: 

la interpretación debe ser siempre el 
ready-made de Marcel Duchamp; para 
que por lo menos entiendan algo de 

eso, lo esencial del juego de palabras es 
que hacia allí tiene que apuntar nues-
tra interpretación para no ser la que 
alimenta al síntoma con sentido (p. 13).

La interpretación ready-made, debería jugar con 
el equívoco, es decir, que el analista al retomar los 
dichos del analizante, introduzca pequeñas modifi-
caciones sobre el material significante ya hecho por 
éste. Así, “el equívoco produce sentido y, al mismo 
tiempo, un efecto de agujero” (Fernández, 2017, p. 
3). 

Psicoanálisis y arte convergen en este punto en el 
que algo del sin sentido bordea una respuesta para 
aquello que no ofrece certezas.

Volvemos a la pregunta inicial: ¿Qué función toma 
el arte en la teoría psicoanalítica? El recorrido, 
abierto, provisorio invita a continuar. Frente a la 
creación artística, la posición del psicoanálisis sería 
la de dejarse enseñar por ésta. De este modo, allí 
donde algo no alcanza, el arte viene a servir como 
modelo, a iluminar conceptos. 

Sección: Psicoanálisis y 
otros discursos



71

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

Referencias 

bibliográficas

Cristiani L (2017-2018) Una experiencia con nada. En Cristia-
ni, L. y otros Vanguardias Arte y Psicoanálisis. EFA 
Secretaría de Intercambios.

Fernández, D. (2017). La interpretación ready-made. En 
Revista Virtualia #33 Septiembre 2017.

Freud, S. (1992) El Malestar en la Cultura. En Obras Com-
pletas. Tomo XXI.  Amorrourtu Editores. (trabajo 
original publicado en 1930 [1929])

Freud, S. (1992) El Porvenir de una ilusión. En Obras Com-
pletas. Tomo XXI.  Amorrourtu Editores. (trabajo 
original publicado en 1927).

Freud, S. (1992) Moisés de Miguel Ángel. En Obras Com-
pletas. Tomo XIII.  Amorrourtu Editores. (trabajo 
original publicado en 1914).

Freud, S. (1992) Pulsiones y destino de pulsión. En Obras 
Completas. Tomo XIV.  Amorrourtu Editores. (traba-
jo original publicado en 1915).

Freud, S. (1992) Un recuerdo Infantil de Leonardo Da Vinci. 
En Obras Completas. Tomo XI.  Amorrourtu Edito-
res. (trabajo original publicado en 1910).

Freud, S. (1992) La moral sexual cultural y la nerviosidad mo-
derna. En Obras Completas. Tomo IX.  Amorrourtu 
Editores. (trabajo original publicado en 1908).

Lacan, J. (1980) La tercera. Texto extraído de “Actas de la 
Escuela Freudiana de París”, varios autores, págs. 
159-186, editorial Petrel, Barcelona, España. Edi-
ción original: Boletín interno ‘Letras de la EFP’ Nro. 
16, París, 1975. Corrección del texto: Cecilia Falco. 
Selección, destacados y revisión: S.R. Con-ver-
siones enero 2009. Disponible en https://www.
lacanterafreudiana.com.ar/2.5.1.35%20%20LA%20
TERCERA.pdf

Lacan, J. (2024). Seminario Libro 7 La ética del Psicoanálisis. 
(1959-1960). Paidós.  

Lacan, J. (2018) Homenaje a Marguerite Duras , por el arro-
bamiento de Lol V. Stein (1965). En Otros Escritos. 
Paidós.

Lacan, J. (1993). Seminario Libro 11 Los cuatro conceptos 
fundamentales del psicoanálisis. (1964). Ed. Paidós.

Recalcati, M. (2006). Las tres estéticas de Lacan. En Las tres 
estéticas de Lacan (Psicoanálisis y Arte). Ediciones 
del Cifrado.

Tiffe, C. La explicación de la obra de arte por Henrich Wol-
fflin.  Boletín del Seminario de Estudios de Arte y 

Arqueología: BSAA, ISSN 0210-9573. En https://dial-
net.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2716183

Wajcman, G. (2001). El objeto del siglo. Amorrortu Editores.

Sección: Psicoanálisis y 
otros discursos



84

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  


	_heading=h.swmmfiaqg6rr
	_heading=h.pukj5h2vezdr
	_heading=h.ks2642umy8pu
	_heading=h.q80r2ab2vepl
	_heading=h.o7ds7edys11l
	_heading=h.1my6sjs0jnwk
	_heading=h.glmn35is33r
	_heading=h.4d4q6ekxem78
	_heading=h.zrdac9gmqd2
	_heading=h.zrdac9gmqd2

