PSICOANALISIS Y
OTROS DISCURSOS




Psicoanalisis
y arte: praxis
que anudan

Marisa Viviana Ruiz

Docente e investigadora de Fapsi - UNSL

https:/fchportaldigital.unsl.edu.ar/index.php/nudos



https://fchportaldigital.unsl.edu.ar/revistas/index.php/nudos
https://fchportaldigital.unsl.edu.ar/index.php/nudos

Introduccion

Tanto en Freud como en Lacan, hay una mul-
tiplicidad de referencias al arte. Sin embargo, es
posible afirmar que, no sin puntos de contacto, las
articulaciones que ambos realizan entre arte y psi-
coandlisis, presentan también derivas diferentes.

¢Qué funcién toma éste en la teoria psicoanalitica?

WoIfflin (1940) tedrico y critico de arte suizo, en-
tiende al arte como expresién, y a la historia del
arte como historia de las almas. Afirma “estudia a
los hombres y entenderas sus obras, estudia a los
tiempos y entenderas los estilos”. Ademas, sostie-
ne que cada obra se anuda a las condiciones ma-
teriales que se le imponen y a la técnica de la que
dispone. Dice: “una tierra en que abundan las can-
teras construira de diferente manera que aquella
llena de bosque vy arcillas aptas para la fabricacién
de ladrillos”. A esto agrega que el artista también
depende de otro, de los contratos, de sus exigen-
cias, aunque no siempre se supedite a ello (En Tiffe,
s/f, p. 202).

Se pueden clasificar estilos y establecer periodiza-
ciones, pero el enfoque cultural de la historia del
arte implica atender no sélo a la obra, en sus condi-
ciones objetivas de produccion (los materiales, las
técnicas, los contratos, las practicas) sino también a
los factores simbdlicos que posibilitan su legitima-
cion y las formas de recepcion. ¢Qué inscripciones
de su tiempo se iluminan y se ocultan en los trazos

de una obra de arte?

En relacion con el concepto de sublimacién, Lacan
(1959-1960), también refiere a esto:

No hay evaluacion correcta posible de la sublima-
cién en el arte si no pensamos en que toda produc-
cién de arte, especialmente de las Bellas Artes, esta
histéricamente fechada. No se pinta en la época de
Picasso como se pintaba en la época de Velazquez,
ya no se escribe una novela en 1930 como se escri-
bia en la época de Stemdhal (p. 135)

En el presente trabajo, se toma como punto de par-
tida el concepto de sublimaciéon tal como Freud lo
aborda y las consideraciones que a partir de éste
realiza Lacan a la altura del Seminario 7, para luego
ubicar alguna referencia al arte moderno y su po-

sible aporte a la teoria y la practica psicoanalitica.

Psicoanalisis v la
creacion artistica

En El Moisés de Miguel Angel, Freud (1914) antici-
pa: “no soy un conocedor de arte, sino un profa-
no... el contenido de una obra de arte me atrae con
mayor intensidad que sus propiedades formales y
técnicas, a pesar que el artista valore sobre todo
estas ultimas” (p. 217). En su modo de aproximarse
a la obra de arte, mas alla de los aspectos estéticos
puestos de manifiesto como el color, la forma, la li-
nea o la composicién, descifrar su contenido, le era

esencial para captar su sentido.

De este modo, como el arquedlogo, Freud se apro-
xima a la obra de arte realizando un analisis por-
menorizado de los detalles de ésta y de su autor. A
modo de ejemplo, en la obra citada ciertos rasgos
de la escultura -como la postura sedente de Moi-
sés, la disposicion de los dedos de sus manos, los
pliegues de la barba y la posicién en la que estdn
sostenidas las tablas de la ley-, se convierten en in-
dicios que le permiten descifrar el mensaje que el
artista plasmo en la piedra.



Ante ella, Freud se ubica como un investigador y es
esta propuesta la que generd en algunos posfreu-
dianos, una especie de psicoandlisis del arte, dan-
do origen a enfoques que daban a entender que, a
partir de una obra, ésta y su autor podian ser obje-

tos de interpretacion.

En el Homenaje a Marguerite Duras, Lacan (1965)
se opone a esta postura y, afirma que:

La Unica ventaja que un psicoanalista tiene derecho
a sacar de su posicion, aun cuando esta le fuera pues
reconocida como tal, es la de recordar con Freud que
en su materia, el artista siempre lo precede, y que
no tiene por qué hacerse entonces el psicélogo alli

donde el artista le abre el camino. (p. 211)

Si el artista abre el camino, implica que la posicién
del psicoanalisis seria la de dejarse ensefiar por
éste. Lacan ubica a Freud en esta direccién, por lo
qgue podriamos afirmar que la apuesta freudiana
fue mas bien, la de tomar referencias del campo del

arte para avanzar en la formalizacion de su teoria.

En este sentido, en el Porvenir de una ilusion, Freud
(1927) afirma:

Como sabemos de hace tiempo, el arte
brinda satisfacciones sustitutivas para
las renuncias culturales mas antiguas,
gue siguen siendo las mas hondamen-
te sentidas, y por eso nada hay mas
eficaz para reconciliarnos con los sacri-
ficios que aquellas imponen. Ademas,
sus creaciones realizan los sentimientos
de identificacién de que tanto necesita
todo circulo cultural; lo consiguen dando
ocasion a vivenciar en comun sensacio-
nes muy estimadas. Pero también sirven
a la satisfacciéon narcisistica cuando figu-
ran los logros de la cultura en cuestién y
hacen presentes sus ideales de manera

impresionante. (p. 13-14)

La satisfaccidn sustitutiva se ubica como posible des-
tino de la pulsién y, “a esta facultad de permutar la
meta sexual originaria por otra, ya no sexual, pero
psiquicamente emparentada con ella, se le llama la
facultad para la sublimacién” (Freud, 1908, p. 168).

A diferencia con del instinto, el objeto de la pul-
sién es lo mas variado, por lo tanto, ésta puede
encontrar diferentes vias de satisfaccion. Asi, jun-
to al trastorno hacia lo contrario, la vuelta hacia la
persona propia y la represién, Freud (1915) ubica
a la sublimaciéon como uno de los cuatro posibles
destinos de la pulsion. De este modo y, en relacion
con esta ultima, la creacidn artistica, es entendida
como un camino de satisfaccion pulsional diferente

al sintoma.

El artista, a diferencia del neurdtico, afirma Freud
(1916) “sabe anudar a esta figuracion de su fantasia
inconciente una ganancia de placer tan grande que
en virtud de ella las represiones son doblegadas y
canceladas, al menos temporariamente” (p. 343).Si
bien la sublimacién queda ubicada como una via de
satisfaccion diferente a la represién y a su retorno
sintomatico, hacia el final de la cita, pareciera dar
cuenta de la existencia de un resto, de modo que,

no todo lo referente a la pulsidon podria sublimarse.

En esta operacion, Freud también resalta el valor
del reconocimiento social, en tanto que puede de-
cirse que las pulsiones han sido sublimadas en la
medida en que se las ha desviado hacia objetos
socialmente valorados. Es decir, que de ellos otros
extraen una satisfaccién y de este modo, también
el creador obtiene “agradecimiento y admiracién”
(Freud, 1916, p. 343).

En este mismo sentido, en su texto El malestar en la

cultura, sostiene que:

la sublimacion de las pulsiones es un
rasgo particularmente destacado del
desarrollo cultural; posibilita que las

actividades psiquicas superiores —cien-



tificas, artisticas, ideoldgicas-, desem-
pefien un papel sustantivo en la vida
cultural. Si uno cede a la primera im-
presidn, estd tentado a decir que la su-
blimacién es, en general, un destino de
pulsién forzosamente impuesto por la
cultura. (Freud, 1930, pp. 95-96)

Sin embargo, es de destacar que, a pesar de ello,
permanece un malestar irreductible, inherente a la
cultura, dando cuenta, tal como lo plantedramos,
de la existencia de un nucleo irreductible. En pala-
bras de Lacan (1959-1960), “no toda sublimacién
es posible (...) existe una exigencia libidinal de de-
terminada tasa de satisfaccion directa” (p. 116).

Lacan retoma estas consideraciones freudianas y
extrae de ellas nuevas consecuencias. En el Semi-
nario 7, La ética del psicoandlisis (1959-1960), afir-
ma que “el problema de la sublimacidn se plantea
para nosotros en el campo de los Triebe”, y la pul-
sién, en su diferencia con el Instinkt, “no esta lejos

del ese campo de das Ding” (p. 114-115).

Tomando como punto de partida los planteamien-
tos freudianos en relacion a la plasticidad de la eco-

nomia libidinal, dice:

la sublimacion se caracteriza por un
cambio en los objetos o en la libido,
gue no se realiza por medio de un re-
torno de lo reprimido, que no se hace
sintomaticamente, indirectamente,
sino directamente, de una manera que
se satisface directamente. La libido lle-
ga a encontrar su satisfaccién en obje-
tos (...) socialmente valorados (Lacan,

1959-1960, p. 119)

La sublimacion se presenta de este modo, como
una satisfaccion sustitutiva, al tiempo que se re-

laciona con la estima social que un Otro otorga al

objeto producido. Como en Freud, se trata de pro-

ductos que se inscriben en el campo de la cultura.

De este modo, en la sublimacion, el objeto es in-
separable de las elaboraciones imaginarias y muy
especialmente de las culturales, pero, ademas, en-
cuentra en ellas un modo de enganarse respecto de
das Ding. Se trata, en el decir de Lacan, de espejis-
mos que, entre otros, los artistas, proveen a la so-
ciedad. De este modo, “en formas historicamente,
socialmente, especificas, los elementos a, elemen-
tos imaginarios del fantasma, llegan a recubrir, a
engafar al sujeto, en el punto mismo de das Ding”
(Lacan, 1959-1960, p. 125), “ese interior excluido
gue para retomar los términos mismos del Entwurf,

esta de este modo excluido en el interior” (p. 128).

Lacan distingue en Freud el retorno de lo reprimido
y la sublimacién como modos posibles de satisfac-
cion pulsional. Asi, mientras el sintoma es el retor-
no, via sustitucién significante, de lo que estd en el
extremo de la pulsidn como meta, la sublimacién,
es representada como diferente de esa economia
de sustituciéon en la que se satisface la pulsidén en
la medida que esta reprimida. De este modo, afir-
ma “la pulsion puede encontrar su meta en algo
diferente a su meta, sin que se trate alli de la sus-
titucion significante que constituye la estructura
sobredeterminada, la ambigliedad, la doble causa-
lidad de lo que se llama el compromiso sintomati-
co” (Lacan, 1959-1960, p. 138), de este modo, la
satisfaccion de la pulsion “es paraddjica” en tanto
parece producirse en otro lugar de donde esta su
meta. Sin embargo, es esto precisamente lo que re-
vela la naturaleza propia de la pulsion, en la medida
que se relaciona con das Ding, con la Cosa, en tanto

diferente al objeto.

La Cosa no es el objeto, esta en el nicleo de la eco-
nomia libidinal y, la férmula mas general que Lacan
da de la sublimacién es que ésta “eleva un obje-
to (...) a la dignidad de la Cosa” (p. 140). De este

modo, el objeto de la creacién artistica permite, no



evitar la Cosa como significante sino, representarla

en tanto que ese objeto es creado.

Para dar cuenta de la funcidn de vacio de la cosa,
Lacan recurre como modelo a la creacion artistica
del alfarero, ya que en la forma que caracteriza al
vaso, es el vacio el que crea, es éste el que introdu-
ce la perspectiva de poder llenarlo. Es decir que, si
el vaso puede estar lleno es en tanto que primero,
en su esencia, esta vacio. El alfarero “crea el vaso
alrededor de ese vacio con su mano, lo crea igual
gue el creador mitico, ex nihilo, a partir del aguje-
ro” (p. 153). De este modo, en la creacién artistica,
la materialidad del objeto viene a dar cuenta de ese
vacio, de la Cosa en tanto no representable.

En toda forma de sublimacién el vacio es determi-
nante. Lacan ubica tres modos posibles de organi-
zacion alrededor de este vacio: la religion que con-
siste en evitarlo; el discurso de la ciencia que, con
el ideal de saber absoluto, lo taponay el arte que se
caracteriza por cierto modo de organizacién alrede-

dor de ese vacio.

Recalcati (2006), en referencia a esta estética del

vacio, afirma que:

el arte, como la experiencia del psicoa-
nalisis, no evita ni obtura, pero si bordea
el vacio central de la Cosa. La tesis del
arte como organizacion del vacio coloca
ala obra de arte en una relacion decisiva

con lo real de la cosa. (p. 12)

En el Seminario 11, Lacan (1964) dira que “a diferen-
cia de la percepcion, en un cuadro, en efecto, siem-
pre podemos notar una ausencia (...) por eso, el cua-
dro no actua en el campo de la representacion. Su fin
y su efecto son otros” (p. 115). El efecto, podriamos
pensar, no estda dado en lo que se puede construir
como mensaje de un cuadro, ni en tanto simbolo,

sino en lo que en si mismo porta de ausencia.

La obra de arte imita los objetos que representa, pero

solo para extraer un sentido nuevo, inaudito, irre-
presentable. De este modo, el objeto representado
estaria, afirma Recalcati (2006), no tanto en relacion
con el objeto de la naturaleza, sino en relacién al va-
cio de la cosa. “Manzanas, zapatos, caja de fosforos,
la estética del vacio sustrae el objeto “renovado” del
imperio mundano de la utilidad, para indicar a través
del objeto, pero mucho mas alla de cualquier logica

util, el vacio central de la Cosa” (p. 17).

La coleccion de las cajas de fésforos de Jacques Pre-
vért, al que Lacan (1959-1960) refiere en el Semina-
rio 7, viene también a ilustrar lo dicho. Encastradas
unas con otras en una sucesion que parecia infinita,
las cajas vacias se presentan con un caracter com-
pletamente “gratuito, proliferante y excesivo, casi
absurdo”, la coleccion “ilustra en suma la transfor-
macién de un objeto en una cosa, la elevacién su-
bita de la caja de fosforos a una dignidad que para
nada tenia anteriormente” (p. 148)

El arte moderno, se presenta para Wajcman (2001),
como una forma de “inscribir la falta en el corazén
absoluto de la obra: mostrar el vacio, la ausencia,
mostrar el agujero” (p. 160). En su texto El objeto
del siglo aborda dos obras: Cuadrado negro sobre
fondo blando de Malevich y Rueda de bicicleta de
Duchamp, para sefalar que ambas, se distancian
del valor representativo, no estan para revelar un

mensaje, mas bien, muestran la Ausencia.

Duchamp (1887-1968) toma objetos cotidianos
manufacturados (una rueda de una bicicleta, una
pala para nieve, un mingitorio), los retira de su con-
texto ordinario, los modifica de diferentes maneras
y los recontextualiza. Se trata de los ready-made,
de objetos “ya hechos”, separados de la serie in-
dustrial. Las marcas que quedan en ellos inscriptas
(firma, fecha y algun otro agregado) contribuyen
al vaciamiento de sentido, al tiempo que dejan la
marca de un autor.

De este modo, al extraer el objeto industrial de su

dominio practico o utilitario, éste queda vaciado de



su valor de uso y de su sentido. Asi, el vacio esencial
gue habita y sostiene todo objeto (pala de nieve sin
nieve, fountain sin orina,,,), posibilita el surgimien-
to de otra cosa, de algo nuevo que sdélo puede va-
lorarse en tanto efecto producido en el espectador
(Wajcman, 2006).

La pintura de Malevich (1879-1935), Cuadrado ne-
gro sobre fondo blanco, ofrece “nada para ver”. No
es un cuadro sin nada, sino un cuadro con nada. Se
trata de un cuadro en el que se pinta la ausencia
misma, la pintura da espesor a la ausencia. Wajc-
man (2001) propone ver el vacio del cuadro como

la presencia de una ausencia:

se trata de construir la positividad de una cosa que
no hay. He aqui el punto de un encuentro y un anu-
damiento inesperados entre la rueda y el cuadrado,
entre la obra de arte industrial y el cuadro de pin-
tura. He aqui como se fabrica un objeto verdadera-

mente nuevo. (p. 91)

Malevitch no pinta nada, pinta la nada, la nada fi-
gura materialmente como objeto y éste seria una
presentificacion de la ausencia. Wajcman (2001)
propone ver el cuadro como un marco blanco al-
rededor de un cuadrado negro, de este modo, el
cuadro reproduce la edificacién elemental de una
ventana. El marco no es exterior al cuadro mismo
y este marco interior instituye el cuadro como ven-
tana, es decir, como un agujero que acribilla toda
posibilidad de otorgar sentido, pura extraneza, la
Ausencia como Presencia Real. “Entonces, la pintu-
ra moderna inspirada por Malevitch no estaria para
dar a ver lo nuevo sino, seria un arte para hacer ver
de manera nueva” (Cristiani, 2017-2018, p. 18). Al
igual que ésta, podriamos afirmar, el analista aloja

un vacio que funciona como causa.
En La Tercera (1980), Lacan afirma:

la interpretacién debe ser siempre el
ready-made de Marcel Duchamp; para

gue por lo menos entiendan algo de

eso, lo esencial del juego de palabras es
gue hacia alli tiene que apuntar nues-
tra interpretaciéon para no ser la que

alimenta al sintoma con sentido (p. 13).

La interpretacidon ready-made, deberia jugar con
el equivoco, es decir, que el analista al retomar los
dichos del analizante, introduzca pequefias modifi-
caciones sobre el material significante ya hecho por
éste. Asi, “el equivoco produce sentido vy, al mismo
tiempo, un efecto de agujero” (Fernandez, 2017, p.
3).

Psicoanalisis y arte convergen en este punto en el
gue algo del sin sentido bordea una respuesta para

aquello que no ofrece certezas.

Volvemos a la pregunta inicial: ¢Qué funcién toma
el arte en la teoria psicoanalitica? El recorrido,
abierto, provisorio invita a continuar. Frente a la
creacién artistica, la posicidn del psicoandlisis seria
la de dejarse ensefiar por ésta. De este modo, alli
donde algo no alcanza, el arte viene a servir como

modelo, a iluminar conceptos.



Referencias
bibliograficas

Cristiani L (2017-2018) Una experiencia con nada. En Cristia-
ni, L. y otros Vanguardias Arte y Psicoandlisis. EFA
Secretaria de Intercambios.

Fernandez, D. (2017). La interpretacion ready-made. En
Revista Virtualia #33 Septiembre 2017.

Freud, S. (1992) El Malestar en la Cultura. En Obras Com-
pletas. Tomo XXI. Amorrourtu Editores. (trabajo
original publicado en 1930 [1929])

Freud, S. (1992) El Porvenir de una ilusién. En Obras Com-
pletas. Tomo XXI. Amorrourtu Editores. (trabajo
original publicado en 1927).

Freud, S. (1992) Moisés de Miguel Angel. En Obras Com-
pletas. Tomo Xlll. Amorrourtu Editores. (trabajo
original publicado en 1914).

Freud, S. (1992) Pulsiones y destino de pulsion. En Obras
Completas. Tomo XIV. Amorrourtu Editores. (traba-
jo original publicado en 1915).

Freud, S. (1992) Un recuerdo Infantil de Leonardo Da Vinci.
En Obras Completas. Tomo XI. Amorrourtu Edito-
res. (trabajo original publicado en 1910).

Freud, S. (1992) La moral sexual cultural y la nerviosidad mo-
derna. En Obras Completas. Tomo IX. Amorrourtu
Editores. (trabajo original publicado en 1908).

Lacan, J. (1980) La tercera. Texto extraido de “Actas de la
Escuela Freudiana de Paris”, varios autores, pags.
159-186, editorial Petrel, Barcelona, Espafia. Edi-

cién original: Boletin interno ‘Letras de la EFP’ Nro.

16, Paris, 1975. Correccion del texto: Cecilia Falco.
Seleccidén, destacados y revision: S.R. Con-ver-
siones enero 2009. Disponible en https://www.
lacanterafreudiana.com.ar/2.5.1.35%20%20LA%20
TERCERA.pdf

Lacan, J. (2024). Seminario Libro 7 La ética del Psicoanalisis.
(1959-1960). Paidds.

Lacan, J. (2018) Homenaje a Marguerite Duras , por el arro-
bamiento de Lol V. Stein (1965). En Otros Escritos.
Paidos.

Lacan, J. (1993). Seminario Libro 11 Los cuatro conceptos
fundamentales del psicoandlisis. (1964). Ed. Paidds.

Recalcati, M. (2006). Las tres estéticas de Lacan. En Las tres
estéticas de Lacan (Psicoandlisis y Arte). Ediciones
del Cifrado.

Tiffe, C. La explicacién de la obra de arte por Henrich Wol-

fflin. Boletin del Seminario de Estudios de Arte y

Arqueologia: BSAA, ISSN 0210-9573. En https://dial-
net.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2716183

Wajcman, G. (2001). El objeto del siglo. Amorrortu Editores.



No4 |SSN: 2953-3341 Diciembre 2025

84



	_heading=h.swmmfiaqg6rr
	_heading=h.pukj5h2vezdr
	_heading=h.ks2642umy8pu
	_heading=h.q80r2ab2vepl
	_heading=h.o7ds7edys11l
	_heading=h.1my6sjs0jnwk
	_heading=h.glmn35is33r
	_heading=h.4d4q6ekxem78
	_heading=h.zrdac9gmqd2
	_heading=h.zrdac9gmqd2

