
7

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

EMBROLLOS Y 
MALESTARES DEL 
CAPITALISMO

Sección
ALEJANDRA KORECK - May you live in interesting times



8

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

Los lazos 
familiares y 
su malestar

Psicoanalista Miembro de la AMP y de la EOL          Co-responsable del Departamento de Estudios 

Psicoanalíticos sobre la familia “Enlaces”          Docente del Instituto Clínico de Buenos Aires (ICdeBA)  

y del Instituto Oscar Masotta (IOM3)          Autora de Modos de hacer familia (Cuadernos del Icdeba)

Blanca Sánchez

https://fchportaldigital.unsl.edu.ar/index.php/nudos

https://fchportaldigital.unsl.edu.ar/revistas/index.php/nudos
https://fchportaldigital.unsl.edu.ar/index.php/nudos


9

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  Sección: Embrollos y malestares 
del capitalismo

Partamos del hecho de que la familia siempre 
alojó, aloja y alojará en su seno un cierto malestar. 
Vayamos, por ejemplo, al texto “El malestar en la 
cultura” de 1930, donde Freud ubica el origen de la 
familia en el hecho de que los machos de las hordas 
de homínidos no querían separarse de sus objetos 
sexuales, las hembras, y las hembras no querían 
separarse de sus crías; si permanecían junto al ma-
cho, era simplemente para beneficiarse su protec-
ción.1 Miller remarca este punto de desigualdad, o 
podríamos más bien decir disimetría, sugiriendo 
que podríamos estar hablando de “Sobre el origen 
de la desigualdad entre los hombres y las mujeres 
respecto de la familia”, parafraseando a Rousseau 
en “Discurso sobre el origen de la desigualdad en-
tre los hombres y las mujeres”.2 Así entonces nace 
la familia: por los machos que no querían separase 
de sus hembras y por las hembras que no querían 
separarse de sus crías. 

Podemos deducir de eso dos cuestiones. La prime-
ra es que nadie quería separarse; así, la familia en-
carnaría ‒ y podemos preguntarnos si lo encarna 
aún hoy‒ un rechazo a la separación. Freud llega a 
mencionar más adelante en el mismo texto, la re-
sistencia de la familia a entregar a la sociedad a sus 
integrantes. La segunda deducción que podemos 
hacer es que hay en juego en la familia una disime-
tría en cuanto al objeto del hombre y de la mujer. 
No podemos dejar de evocar sobre este punto, la 
definición del padre que da Lacan en su seminario 
RSI: “Un padre no tiene derecho al respeto, si no al 

1  Freud, S., “El malestar en la cultura”, Obras Completas, Vol. XXI, 
Amorrortu, Buenos Aires, 2085, p. 97-101.
2  Miller, J.-A., De la naturaleza de los semblantes, Paidós, Buenos 
Aires, 2004, pp. 130-131

amor, más que si el dicho respeto, el dicho amor, 
está père-versamente orientado, es decir, hace de 
una mujer, objeto a que causa su deseo. Pero lo 
que una mujer a-coge así de ello, no tiene nada que 
ver en la cuestión. De lo que ella se ocupa es de 
otros objetos a que son los hijos”.3 Y agrega, que el 
padre dispense a esos objetos un cuidado parental. 

Desde esta perspectiva, el padre pasa a estar defi-
nido no por su relación con la madre del niño, sino 
por la relación con una mujer. Tenemos una disime-
tría en lo que refiere a la père-versión y la causa de 
deseo: para un hombre, el objeto a en cuestión es 
una mujer; para la mujer, el objeto a en juego es el 
niño. Resta ubicar en esta cita de RSI qué lugar que-
da para la mujer, ya que sabemos que la presencia 
del niño la divide entre la mujer y la madre. Nada 
dice Lacan allí de la relación con su partenaire ni 
de su posición como mujer, lo que suele ser funda-
mental para que la madre no devenga un estrago, 
es decir, no sea toda madre ni todo madre.

Hay que decir que, a diferencia de Freud que nos da 
una definición del padre como padre muerto ‒si-
guiendo el mito de Tótem y tabú‒, y a diferencia de 
la definición del padre de los comienzos de la en-
señanza de Lacan ‒en donde se trata fundamental-
mente del padre simbólico reducido al significante 
del Nombre de padre‒, tenemos aquí una defini-
ción distinta del padre que estaría a nivel del deseo 
y del goce. Ubica, podríamos decir, de un costado 
más real del padre, lo real del padre.

Por supuesto que esto es consecuencia de la plu-
ralización de los nombres del padre en la enseñan-
za de Lacan, haciendo de ese significante mayor, el 
del Nombre del padre, uno entre otros. Esto hace 
que la pérdida de goce no sea leída a partir de la 
prohibición relativa al complejo de Edipo sino como 
la pérdida de goce estructural por obra de la inci-
dencia del lenguaje. Por eso en la enseñanza de La-

3   Lacan, J., clase del 21 de enero de 1975, Seminario “R.S.I”, inédito. 



10

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  
Sección: Embrollos y malestares del 

capitalismo

can pasamos del Nombre del padre a los objetos a 
condensadores de goce. Es un punto que podemos 
retener para poder pensar cómo intervenir en rela-
ción a la parentalidades actuales. 

Habiendo situado entonces algunas formas en las 
que el malestar puede presentarse en los lazos fa-
miliares ‒como rechazo a la separación y a la disi-
metría‒ podríamos agregar también otro malestar 
que relacionaría con lo siniestro, lo ominoso, según 
la traducción del término alemán, Unheimlich so-
bre el que ha escrito Freud. Este término se forma a 
partir de Heimlich que quiere decir “familiar” pero 
con la partícula un que refiere a la negación. Lo 
ominoso sería lo no familiar pero, como podemos 
observar, bajo la negación está lo familiar. Freud lo 
define diciendo que en lo siniestro se trata de lo 
familiar en lo extraño y de lo extraño en lo fami-
liar. Así, podríamos decir que toda familia lleva en 
su seno eso Unheimlich que la habita; solemos en-
contrar muchas veces cómo los personajes más fa-
miliares se vuelven perfectos extraños, casi desco-
nocidos para los demás miembros de una familia. 
Pero también cómo la familia debe lidiar con aque-
llos extraños que de repente se vuelven familiares; 
es la conmoción que los lazos parentales y filiales 
enfrentan en las familias ensambladas, ya sea res-
pecto a cómo definir los lugares en relación a los 
hijos del partenaire¸ o al lugar que los hijos otorgan 
a la pareja del padre o de la madre. Se produce un 
desdoblamiento entre padre y hombre, y entre ma-
dre y mujer.  El complejo de intrusión del que habla 
Lacan en “Los complejos familiares en la formación 
del individuo”,4 si bien se refiere al nacimiento de 
un hermano y al desarrollo del estadio del espejo, 
bien podría dar cuenta de lo que ocurre en una pa-
reja cuando nace un hijo, o cuando una familia se 
ensambla, y ni hablar de cuando en ella adviene un 
nuevo niño. Allí también se produce un fenómeno 
Unheimlich. 

4  Lacan, J., “Los complejos familiares en la formación del indivi-
duo”, Otros escritos, Paidós, Buenos Aires, 2012, p. 47.

A veces, lo siniestro en la familia puede tener el sig-
no de la muerte; siempre, el de un goce. En su tex-
to “Cosas de familia en el inconsciente”, Jacques- 
Alain Miller indica que lo que une a la familia no es 
el matrimonio, ni el pacto de la ley y de la alianza, ni 
las estructuras elementales de parentesco; dirá que 
lo que une a la familia es un secreto. Toda familia 
está unida por un secreto, oculto a veces, “desco-
nocido” otras, un secreto a voces generalmente, 
pero un secreto al fin. Lo que une a la familia es 
un secreto de goce, de qué y cómo gozan el padre 
y la madre en tanto hombre y mujer, o incluso me 
atrevería a decir, en tanto seres hablantes. Por eso 
es un secreto que en realidad es un velo a aque-
llo indescifrable e imposible de nombrar. Aunque 
develemos el secreto que une a una familia, algo 
permanecerá inaccesible: el goce opaco al sentido, 
de cada uno de los que la componen; el deseo y el 
goce que dio origen a un niño.

Un secreto de goce, entonces, que es ominoso 
por ser lo más familiar y al mismo tiempo lo más 
extraño. Esa es la mayor disimetría que anida en 
la familia. La familia es entonces la sede del mal-
entendido entre los goces, y ese punto es uno de 
los que genera mayor malestar. Cómo soportar ese 
malentendido entre los goces que Lacan formalizó 
con su aforismo “no hay relación sexual”. Paradó-
jicamente, la familia es uno de los tratamientos a 
ese imposible, tratamiento que según sus formas 
puede alojar mejor o peor ese real, velarlo, forcluir-
lo o incluso tratar de hacer existir la relación sexual, 
por ejemplo, en la relación entre el padre y la ma-
dre. En las familias de hoy, asistimos más bien al 
intento de hacer existir esa relación en el lazo entre 
la madre y el niño. Lacan nos decía que la relación 
sexual no existe, salvo incestuosa o asesina. Llevan-
do las cosas hacia lugares muy extremos podríamos 
interrogar acerca de cómo algo de esto se juega en 
las familias actuales, en los abusos intrafamiliares, 
o en los parricidios y los filicidios. Allí también don-
de los goces son exhibidos e ilimitados, ¿qué lugar 



11

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

para el secreto que une a la familia?

Así, ese malentendido entre los goces sería la fuen-
te de otro de los malestares que anida en los lazos 
familiares, generando un empuje a querer homo-
geneizar, uniformizar los modos de goce de cada 
uno de los que la forman, como un tratamiento po-
sible de ese malentendido. 

Es difícil saber cuán actual es este empuje, pero 
Freud nos advertía en su texto “La moral sexual 
cultural y la nerviosidad moderna” que en aquellas 
familias donde primaba el ideal y la tradición como 
modo de regular los goces, también hay una fuen-
te de malestar: “En ocasiones, algún enfermo de 
los nervios llama la atención de su médico sobre el 
proceso causal de su padecimiento, manifestando: 
‘En nuestra familia hemos enfermado todos de los 
nervios porque queríamos ser algo mejor de lo que 
nos consentía nuestro origen’”.5 Hay que señalar 
que era una época en la que el ideal y la tradición 
organizaban los lazos, el significante amo coman-
daba el lazo social que se desprende del discurso.

Hoy las familias no están orientadas por la tradi-
ción ni por los ideales, resultado de la consecuente 
depreciación de lo simbólico a la que asistimos. Lo 
que las orienta, las comanda, es el goce. Eso hace 
que el padre, por ejemplo, ya no sea el eje alrede-
dor del cual gira la familia, no tenga ya el peso que 
tenía antaño. Lacan, en 1938 lo había anticipado, 
cuando hablaba del declive de la imago paterna de 
la que resultan un gran número de efectos psicoló-
gicos, llegando incluso a sostener que la crisis que 
de ello deriva dio origen al psicoanálisis. Hemos 
asistido a la caída del padre y hasta presenciamos la 
crisis del patriarcado. Para el momento actual Mi-
ller nos propone hablar ‒siguiendo una expresión 
de Lacan‒ de la evaporación del padre, del padre 
devenido vapor. Lacan lo ha hecho en su enseñan-
za, ha vaporizado al padre, como hemos señalado 
brevemente. Y en este proceso de vaporización del 

5  Freud, S., “La moral sexual cultural y la nerviosidad moderna”, 
Obras Completas, Vol. IX, Amorrortu, Buenos Aires, 1985, p. 164. 

padre, veremos también a la madre volverse vapor. 

Y en esa vaporización la familia comenzó a mutar, 
frente a lo cual nos encontramos con una prolifera-
ción de sus formas: tradicional, homoafectiva, mo-
noparental, adoptiva, transgénero, transespecie, 
padres donantes, madres de subrogación, incluso 
las familias compuestas por adultos que no quieren 
tener hijos familias DINK (Double Income, No Kids) 
o familias childfree. Lo que hoy ha entrado en cri-
sis es el modelo de lo que sería la familia ideal, la 
familia tipo. Ya no hay familia tipo (en singular) hay 
tipos de familia. Aunque no tan aceptado, es obvio 
que la familia no es algo donde se nace, es algo que 
se hace, cada una a su modo. Todo hijo debe ser 
adoptado por sus padres, en eso todos somos hijos 
adoptivos, seamos hijos biológicos o no. Pero los 
hijos también deben adoptar a sus padres. Hay un 
consentimiento en juego para todas las partes. Po-
demos preguntarnos, incluso, si la familia se cons-
tituye solamente por la presencia de un niño. Tam-
bién, qué lleva a cada quien a ese consentimiento a 
formar una familia.

Resta ubicar, entonces, de dónde deriva el malestar 
en los lazos familiares de la actualidad. Podríamos 
suponer que deriva de la crisis de las funciones ma-
terna y paterna. 

Para Lacan, en su “Nota sobre el niño”,6 lo que 
mantiene y sostiene a la familia es una función de 
residuo. Como tal, no podemos dejar de asociarlo 
a lo real. En ese texto del 69, ese residuo estaba 
vinculado con lo irreductible de una transmisión, es 
decir, algo irreductible al significante. No se trata 
de la transmisión de la tradición, ni de la cultura, ni 
de la vida o de la satisfacción de las necesidades. 
En ese punto Lacan se refiere a las funciones de la 
madre y del padre, o mejor dicho, funciones ma-
terna y paterna para despegarlas de la diferencia 
sexual y poder con ellas pensar algunas de las nue-
vas configuraciones familiares. La función materna 

6  Lacan, J., “Nota sobre el niño”, Otros escritos, Paidós, Buenos 
Aires, 2012.

Sección: Embrollos y malestares del 
capitalismo



12

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

refiere al hecho de que los cuidados lleven la marca 
de un interés particular, marca que resulta de las 
carencias de aquel ser hablante que ejerce dicha 
función. Y en tanto carencia o falta, ese interés par-
ticularizado no podemos dejar de referirlo al deseo. 
Respecto a la función paterna, Lacan nos indica que 
ella es el vector ‒ es decir que tiene e indica una 
dirección‒ de la encarnación de la ley en el deseo. 
No es encarnar la ley, lo que nos llevaría al padre 
de la psicosis; es que la ley oriente hacia el deseo, y 
para ello la función también debe estar soportada 
por alguien con un deseo. Por ello es que Lacan in-
siste que ese residuo, ese irreductible en juego en la 
transmisión tiene que ver con un deseo no anónimo 
que participa en la constitución subjetiva. Transmite 
un deseo a través de un deseo. Domestica el goce, 
produce un sujeto. Hace del goce algo vivible, so-
portable. Ambos anudan a la vida. Y por supuesto, 
en estas funciones hay también una disimetría. Pero 
hoy estamos muy lejos de la “Nota…”, han pasado 
más de 50 años y mucha agua bajo el puente.

Eric Laurent7 señala que en las configuraciones de 
la familia en nuestro siglo XXI nos encontramos 
frente a voluntades políticas que quieren prescin-
dir de ella; o frente a regímenes totalitarios que 
ponen a la familia bajo vigilancia ideológica o reli-
giosa, o bien frente a regímenes liberales que sacu-
den los pilares familiares en nombre de la libertad 
individual. La familia ha devenido el espacio de la 
realización de sí,8 el lugar donde cada uno puede 
devenir uno mismo. Es el germen del un-dividualis-
mo, como dice Miller, que horada el lazo, es decir, 
la función de la familia como discurso, lo que impli-
ca que fracase en la regulación de los goces. Puede 
transformarse en una sumatoria de Unos solos en 
su goce, sin que pueda funcionar como discurso, 
con las consecuencias que eso tiene sobre el lazo  
 

7  Laurent, E., “La familia residuo y el padre que uniega”, conferen-
cia en Pipol 12 Malestar en la familia, Bruselas, 12 y 13 de julio de 
2025, inédito.
8  Alberti, Ch., “¿Qué es un niño?”, conferencia en PIPOL 12 Males-
tar en la familia, Bruselas, 12 y 13 de julio de 2025, inédito.

y sobre todo con el goce que se vuelve ilimitado.9 
¿Cómo pensar el lazo si está cada uno enfrasca-
do en su goce Uno prescindiendo del Otro? Como 
conglomerado de Unos solos, es difícil pensar en 
la familia actual el empuje a la uniformización de 
los modos de gozar. Lo que sí es seguro es que el 
malestar se manifiesta en la imposibilidad de la to-
lerancia, la convivencia y el lazo.

Para las familias de hoy ya no hablamos de padre 
y madre, o de función paterna o función materna 
sino de parentalidad. La familia deviene una socie-
dad igualitaria en la que se reparten las tareas do-
mésticas y de educación de los niños, con la única 
preocupación de una distribución equitativa y de-
mocrática de las cargas físicas y mentales. También 
con la intención de que los cuidados sean ejercidos 
de la misma manera por cada uno de ellos, es decir, 
eliminando cualquier marca de interés particulari-
zado o de encarnación de la ley en el deseo, es de-
cir, el residuo real que se pone en juego en la fun-
ción y que sostiene y mantiene a la familia. O bien 
son ejercidas gracias a los tutoriales, los consejos 
de la crianza responsable o incluso las aplicaciones. 
Soluciones para todos, anónimas y generalizables. 
La disimetría se transforma en una simetría. Podría-
mos pensar si no se trata de una monofunción, o in-
cluso de lo que Laurent llama familia holofraseada.

La parentalidad actual no solo ha eliminado la dife-
rencia en el seno de las funciones paternas y ma-
ternas que ya no coinciden con la diferencia sexual, 
sino que, en pos de eliminar las desigualdades, se 
ha borrado también esa disimetría respecto del 
objeto a que podíamos encontrar entre el padre y 
la madre. El niño deviene objeto para ambos, pero 
no en tanto objeto de un deseo no anónimo, sino 
como puro objeto a liberado. Cuando no hay quien 
consienta a encarnar el lugar del Otro, el niño pue-
de devenir objeto de un goce ilimitado, un trofeo 
9  Schinitzer, G., “El Un-dividualismo y el fracaso de la familia como 
discurso”, Malestar en la familia, Pipol 12, Bruselas, [en línea] en 
https://www.pipolcongres.eu/es/2025/06/05/el-un-dividualis-
mo-y-el-fracaso-de-la-familia-como-discurso-graciela-schnitzer/, 5 
de junio de 2025.

Sección: Embrollos y malestares del 
capitalismo



13

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

de guerra en los divorcios, o un objeto resto o caído 
del Otro. Queda así librado a su autorregulación, su  
autodenominación y su autodeterminación.10 Así 
parecería que en la parentalidad el residuo ya no es 
el deseo de los integrantes de la pareja, el residuo 
es el niño mismo, encarnando lo irreductible, entre 
objeto precioso y objeto desecho. Por otra parte, 
sabemos que la parentalidad reemplaza al paren-
tesco, y borra del mapa la genealogía, se altera el 
orden de las generaciones. No solamente se borra 
el orden generacional y de la tradición, sino que los 
padres devienen iguales a los hijos, se borra la alte-
ridad no solamente entre los padres sino entre pa-
dres e hijos. Por eso la lógica que Lacan propone en 
su última enseñanza, más sincrónica que diacróni-
ca, permite abordar mejor las parentalidades con-
temporáneas, y ubicar qué del padre podría restar 
en ellas.

Eric Laurent propone para ello ubicar al padre que 
uniega como el operador que permite reenviar a 
los cuerpos a un goce Uno, siempre singular y que 
no hace comunidad, ni siquiera en la familia. Se tra-
ta de una referencia que está en el Seminario 19 
…o peor.11 A lo largo de dicho seminario, Lacan va 
construyendo una nueva lógica, como dice Laurent, 
“rechazando el lazo mítico mantenido por Freud 
entre el padre y el todo”.12 No es un abordaje ge-
neracional, primero el padre y luego los hijos, sino 
que ubica la lógica del todos y la excepción de ma-
nera sincrónica. 

La función del unegar resulta de la palabra francesa 
unier que es un neologismo que condensa uno, unir 
y negar. Tenemos entonces una función que une, 
niega y funda el uno. Lacan se ocupa de precisar 
que se trata de fundar y no de fundir. No es un uno 
 
10  Negro, M., “Parentalidades”, Malestar en la familia, Pi-
pol 12, Bruselas, [en línea] en https://www.pipolcongres.eu/
es/2025/05/06/parentalidad-marcela-negro/ 8 de mayo de 2025.

11 Lacan, J., capítulo XV “El deseo de dormir”, El seminario, 
libro 19, …o peor, Paidós, Buenos Aires, 2012.
12  Laurent, E., “Los padres esperados por los niños después del 
patriarcado”, en Vanderveken, Y., Dupont-Somers, V., Niños terribles 
y padres exasperados, Paidós, Buenos Aires, 2025.

 que unifica sino un uno que funda. “A partir de ese 
montaje del término unegar al modo de un verbo 
que se conjuga, podríamos proponer que, en cuan-
to a la función representada en el análisis por el 
mito del Padre, él uniega (…) En el mito [se refiere a 
“Tótem y tabú”] tiene ese correlato de todas, todas 
las mujeres”. Lacan introduce allí una modificación: 
“Él las une, pero no todas”,13 e intenta ubicar el pa-
rentesco entre la lógica y el mito para señalar cómo 
la lógica puede corregir al mito freudiano, algo que 
ya había iniciado en su seminario sobre los discur-
sos. Con el unergar, entonces, se trata de un nue-
vo verbo para definir la función del padre. En un 
párrafo siguiente a este, Lacan menciona al e-pater 
indicando que la función decisiva del padre es la de 
impactar-asombrar a la familia, en donde se trata 
de ir más allá del pater familia, pues e-pater no res-
ponde a una concepción del padre como universal 
ni como ideal. Con estas dos referencias, el e-pater 
y el unegar, se puede dar cuenta de ese lugar irre-
ductible del padre, irreductible que se asocia a un 
vacío. 

Unegar no se refiere solo a unir sino también a ne-
gar, pues si se refiere a unir y al todos, tenemos la 
fraternidad con la consecuente proliferación del ra-
cismo a nivel del goce de los cuerpos, tal como lo 
ubica Lacan  cuando plantea que “en torno a aquel 
que uniega, a aquel que dice que no (…) no pue-
de más que fundarse todo lo que hay de universal 
(…) Como de todos modos no debo pintarles úni-
camente el porvenir de color de rosa, sepan que 
lo que crece (…) y que arraiga en la fraternidad del 
cuerpo, es el racismo”.14 

Pero si se refiere a negar, según Laurent, “es decir 
no a la función del todo y producir el Uno de la sin-
gularidad”;15  si el padre de “Tótem y tabú” goza de 
todas les mujeres, Laurent se pregunta si el goce  
 
13  Lacan, J., El seminario, libro 19, …o peor, op. cit., pp. 209-210.
14  Ibid. p. 231.
15  Laurent, E., “La familia residuo y el padre que uniega”, conferen-
cia en Pipol 12 Malestar en la familia, Bruselas, 12 y 13 de julio de 
2025, inédito.

Sección: Embrollos y malestares del 
capitalismo



14

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  

es el del padre o el de todas las mujeres. El padre 
que uniega no permite gozar de todas, por eso es 
una ficción que permite separar los goces: del lado 
hombre, se puede producir el encuentro con una 
mujer en un goce que, no por ello, la hace accesi-
ble, porque mientras tanto ella permanece en su 
goce como Otra, incluso para ella misma, tal como 
se produce del lado mujer. Laurent propone enton-
ces que la unicidad por el residuo de goce es la vía 
para orientarnos, reenvía al goce del Uno, pero no 
sin el lazo que confronta con el vacío que se hace 
presente cuando hay encuentro. También demues-
tra que no hay padre que sea Dios, sino que hay un 
padre, uno por uno, con su singularidad y su modo 
de goce.

Si el padre se ha vuelto vapor porque su función 
no es la de antes ‒y debemos buscar qué es lo que 
puede venir a cumplir su función‒, también podría-
mos decir lo mismo de la madre. Si la madre se ha 
vuelto vapor es porque sus cuidados no llevan la 
marca de un interés particularizado ni de su deseo, 
sino que deviene una transmisión pedagógica y bu-
rocrática. O bien, con la pretendida búsqueda de lo 
natural que sabemos perdida para el ser hablante, 
se vuelve una hembra que cría, haciendo existir la 
relación sexual en la relación madre niño, que de-
viene el centro de la familia.

El deseo también queda aplastado tras la satisfac-
ción sin límites de las demandas sin límites, con 
la desregulación del goce que resulta de eso. La 
palabra es tomada al pie de la letra, perdiendo su 
potencia metafórica y creadora, reduciéndose a la 
pura literalidad sin permitir que se esboce ese más 
allá en el que se juega el deseo. 

Los malestares en la familia se presentan con la 
angustia cuando no con la desorientación de los 
padres, incluso hasta su exasperación frente a los 
niños terribles.16 El niño y el adolescente no se pre-

16  Tomando los términos del título de las Séptima Jornada de 
Estudio del Instituto Psicoanalítico del Niño del Campo Freudiano 
del 2021.

sentan como síntoma de la pareja parental sino 
que encarnan en cortocircuito un goce desregula-
do bajo la forma de las crisis, la hiperactividad, los 
síntomas corporales, las impulsiones, la violencia 
contra otros o contra sí mismos, las fobias, las an-
gustias, entre muchas otras manifestaciones.

La apuesta del analista será la de poder orientar a 
cada quien, para salir de los goces anónimos, ubi-
car qué puede hacer de residuo que no sea el niño, 
es decir, hacer del goce de cada quien la vía para 
guiarnos en la proliferación de las familias para to-
dos. Es hacer del encuentro algo que no sea anóni-
mo, y del niño el producto de un residuo de goce 
singular, más que ser quien funde a la familia. Es 
circunscribir o incluso producir ese residuo que sos-
tiene y mantiene la familia, integrada por el niño 
como objeto a de la madre, o de quien haga las ve-
ces de, y por una causa de deseo y de goce, la de 
la perversión paterna, quien sea y como sea que la 
encarne. Es decir, alojando en ella la diferencia, la 
singularidad del goce de cada quien, pero también 
rechazando un goce en exceso y creando la posibi-
lidad de un lazo.

Sección: Embrollos y malestares del 
capitalismo



84

Diciembre 2025ISSN: 2953-3341Nº4  


	_heading=h.swmmfiaqg6rr
	_heading=h.pukj5h2vezdr
	_heading=h.ks2642umy8pu
	_heading=h.q80r2ab2vepl
	_heading=h.o7ds7edys11l
	_heading=h.1my6sjs0jnwk
	_heading=h.glmn35is33r
	_heading=h.4d4q6ekxem78
	_heading=h.zrdac9gmqd2
	_heading=h.zrdac9gmqd2

